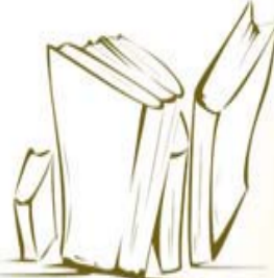


# تطييق الشريعة وأثرها على الأمم

عبد الله بن سعد الموصلي

مصدر هذه المادة:

الكتبة الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دار ابن الأثمة

## المقدمة

الحمد لله الذي اختار لنا الإسلام شرعة ومنهاجاً، وأشهد أن لا إله إلا الله، نحمده ونستعينه، ونستغفره، وننحو بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

وبعد:

إن من ينظر في حال أمتنا الإسلامية اليوم، ويتأمل واقعها، يجدها قد ضلت طريقها وتتكتب الجياد يوم أن طرحت الشرع السماوي جانباً، وذهبت لتبث تشریعاً غير شرع الله هو من صنع البشر ورضيت أن تصاغ حيالها وفق أنماط متناقضة، وقوانين وضعية وهي محض زبالة الأذهان، وصرف حثالة الأفكار.

لقد بلغ تحدي الحكم في أكثر البلاد الإسلامية حدّاً لا يحتمل، فمنهم من يرفض الإسلام جهده، منادياً بالتبعية للشرق والغرب، ومنهم من استورد الأفكار والقوانين من غير المسلمين، وجعل أحکامها ملزمة والويل من حالفها أو تردد في التحاكم إليها، فلهذا كتبت هذا البحث المتواضع أداء للواجب، وبيّنت ضرورة تطبيق هذه الشريعة وطرح هذه القوانين الوضعية التي حلبت الولايات والهموم للمسلمين، وقد قسمت هذا البحث إلى سبعة مباحث:

**المبحث الأول: التعريف بالشريعة الإسلامية.**

**المبحث الثاني: مصادر الشريعة الإسلامية.**

**المبحث الثالث: خصائص الشريعة الإسلامية.**

**المبحث الرابع: النصوص التي تؤكّد يسر الشريعة الإسلامية.**

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

**المبحث الخامس:** حكم تطبيق الشريعة الإسلامية.

**المبحث السادس:** أسباب الحكم بغير ما أنزل الله.

**المبحث السابع:** ذكر بعض الشبه التي تثار حول تطبيق الشريعة  
الإسلامية وتنفيذها.  
الخاتمة.



## المبحث الأول

### تعريف الشريعة الإسلامية

- الشريعة في اللغة: شَرَعَ مَشْرَعَةً الماء. وهو مَوْرِدُ الشَّارِبَةِ.

- والشريعة: ما شَرَعَ اللَّهُ لِعِبَادِهِ مِنَ الدِّينِ، وَقَدْ شَرَعَ لَهُمْ يَشْرِعُ شَرِيعًا؛ أي سن. والشارع: الطريق الأعظم. وشَرَعَ المَنْزَلَ: إِذَا كَانَ بَابَهُ عَلَى طَرْقٍ نَافِذٍ. وشرعت في هذا الأمر شرعًا: أي خضت. وشَرَعَتِ الدَّوَابُّ فِي الْمَاءِ، وَتَشَرَّعَ شَرِيعًا: إِذَا دَخَلَتْ.

- والشرعية: الشريعة. ومنه قوله تعالى: ﴿كُلُّ جَعْلَنَا مِنْكُمْ شِرْعَةٌ وَمِنْهَا جَاجًا﴾<sup>(١)</sup>.

- والشرع أيضًا: شراع السفينة. قالوا للبعير إذا رفع عنقه: قد رق شراعه<sup>(٢)</sup>.

- والشريعة: ما شرع لعباده. والظاهر المستقيم من المذاهب كالشريعة بالكسر فيها، والعتبة مورد الشاربة، والشرع -بالكسر: شراك النعل. والشرعية -بالضم وبكسر: الناقة طويلة العنق.

- والناس شرع واحد، والإشراع: الأنف الذي امتدت أرنبه<sup>(٣)</sup>.

---

(١) سورة المائدة، الآية: 48.

(٢) تاج اللغة وصاحب العربية، إسماعيل بن حماد الجوهري، ج 2، ص 957.

(٣) القاموس المحيط، محمد يعقوب الفيروزآبادي، ص 946.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

والشريعة الإسلامية في الاصطلاح: ما شرعه الله لعباده من العقائد والعبادات والأخلاق والمعاملات ونظم الحياة في شعوبها المختلفة لتحقيق سعادتهم في الدنيا والآخرة<sup>(٩)</sup>.

\* \* \* \*

---

(٩) وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مناع خليل القطان، ص 9.

## المبحث الثاني

### مصادر الشريعة

#### أولاً: القرآن الكريم:

القرآن الكريم في الأصل مصدر: قرأ يقرأ قراءة وقرآنًا. ومعناه في اللغة: الجمع والضم؛ فالقراءة: ضم الحروف بعضها إلى بعض في النطق، وقد خص القرآن بالكتاب المنزّل على محمد ﷺ، فصار له كالعلم، قال بعض العلماء: تسمية هذا الكتاب قرآنًا من بين كتب الله؛ لكونه جامعاً لشمرة كتبه؛ بل جمعه ثمرة العلم <sup>(١)</sup>.

كما أشار تعالى إلى ذلك بقوله: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي يَبْيَنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ <sup>(٢)</sup>، وقال: ﴿وَيَوْمَ تَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجَئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هُؤُلَاءِ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ <sup>(٣)</sup>.

وعرف القرآن بأنه كلام الله الذي أنزل على محمد ﷺ، ونقل إلينا تواتراً لنتعبد بتلاوته وأحكامه، ولن يكون آية دالة على صدق رسول الله ﷺ في رسالته، وقد نزل به جبريل على رسول الله ﷺ بلسان عربي <sup>(٤)</sup>.

(١) وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مناع خليل القطان، ص 10.

(٢) سورة يوسف، الآية: 111.

(٣) سورة النحل، الآية: 89.

(٤) وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 11، 12.

قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَشَرِيكُلِّ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُّبِينٍ﴾<sup>(١)</sup> فتحدى به رسول الله ﷺ العرب وهم أرباب الفصاحة والبيان، فظهر عجزهم، وبهذا قامت الحجة عليهم.

قال تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأُثْوِرُ بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَأَدْعُوكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

والقرآن الكريم هو أساس الدين أو مصدر التشريع، وحججة الله البالغة في كل عصر ومصر.

وتلقاه الصحابة عن رسول الله ﷺ تلاوةً له وحفظاً ودراسةً لمعانيه وعملاً بما فيه، قال أبو عبد الرحمن السعدي: حدثنا الذين كانوا يقرؤوننا القرآن: عثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود، وغيرهما، أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي ﷺ آيات لا يتجاوزونها حتى يتعلمواها وما فيها من العلم والعمل، قال: «فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً»<sup>(٣)</sup>.

ولقد استمر حفظ المسلمين للقرآن في كل عصر، وتوارثت الأمة نقله بالكتابة على مر الدهور جيلاً بعد جيل من غير تحريف

(١) سورة الشعراء، الآيات: 192-195.

(٢) سورة البقرة، الآية: 23.

(٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه نقلاً من كتاب وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، ص 16.

أو تبديل، وهذا مصدق لقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَأْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

### ثانيًا: السنة ومكانتها في التشريع:

السنة لغة: هي الطريقة والسيره؛ سواء أكانت محمودة أو مذمومة. وقد ورد استعمالها في القرآن الكريم وفي الحديث النبوى بهذا المعنى؛ ففي القرآن الكريم قال تعالى: ﴿سُنَّةً مِّنْ قَدْرِ أَرْسَلْنَا فَبَلَّكَ مِنْ رُسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسْتَنَا تَحْوِيَلًا﴾<sup>(٢)</sup>، ويقول: ﴿سُنَّةُ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِ وَلَنْ تَجِدَ لِسْتَنِ اللَّهِ تَبْدِيلًا﴾<sup>(٣)</sup>.

وفي الحديث الشريف يقوله ﷺ: «لتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو سلكوا اج حرض لسلكتموه، قلنا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن»<sup>(٤)</sup>. ويقول: «من سن في الإسلام سنة حسنة، فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئةً كان عليه من وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء»<sup>(٥)</sup>.

---

(١) سورة الحجر، الآية: 9.

(٢) سورة الإسراء، الآية: 77.

(٣) سورة الفتح، الآية: 23.

(٤) متفق عليه.

(٥) رواه مسلم.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

– والسنة عند الفقهاء: ما ثبت عن النبي ﷺ من غير وجوب؛  
فهي أحد الأحكام التكليفية الخمسة:

الواجب، والحرام، السنة، والمكره، والمندوب.

– والسنة عند الأصوليين: ما صدر عن النبي ﷺ غير القرآن الكريم من قول، أو فعل أو تقرير.

– والسنة عند المحدثين: ما أثر عن النبي ﷺ من قول، أو فعل، أو تقرير، أو صفة، أو سيرة <sup>(١)</sup>.

ولقد اتفق المسلمون على أن ما صدر عن رسول الله ﷺ من قول أو فعل أو تقرير في شأن من شؤون التشريع أو شؤون الرئاسة والقضاء، ونقل إلينا بسند صحيح، يكون حجة على المسلمين ومصدراً تشريعياً؛ يستنبط منه المجتهدون الأحكام الشرعية، والأفعال المكلفين بها <sup>(٢)</sup>.

### ثالثاً: الإجماع:

ذكر في تعريف الإجماع: أنه اتفاق جملة أهل الحل والعقد من أمة محمد ﷺ في عصر من الأعصار، على حكم واقعة من الواقع» <sup>(٣)</sup>.

(١) وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 20، 21.

(٢) المرجع السابق، ص 23.

(٣) الحكم بما أنزل الله، عبد لعظيم فوده، ص 71.

وأتفق المسلمون على أن الإجماع حجة شرعية يجب العمل به على كل مسلم، والدليل على حجية الإجماع من الكتاب والسنة:

– أما الكتاب: «وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّ إِلَيْهِ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ...»<sup>(١)</sup>.

– وأما من السنة، فقد روي عن النبي ﷺ قال: «أمتي لا تجتمع على الخطأ، سألت الله ألا يجمع أمتي على الضلال فاعطانيه، ومن سره بحبوحة الجنة فليتزم الجماعة، ومن فارق الجماعة قيد شبرٍ فقد خلع ربقة الإسلام من عقه»<sup>(٢)</sup>.

## رابعاً: القياس:

– القياس في اصطلاح الأصوليين: هو تسوية واقعة لم يرد نص بحكمها بواقعة ورد نص بحكمها في الحكم الذي ورد به النص لتساوي الواقعتين فل علة هذا الحكم<sup>(٣)</sup>.

وجمهور الفقهاء متفقون على أن القياس دليل شرعي ثبت به الأحكام.

واستدل الجمهور على حجية القياس بأحاديث كثيرة، منها:

– ما روي عن رسول الله ﷺ؛ قال لعمر حين سأله عن «القبلة

(١) سورة النساء، الآية: 115.

(٢) الحكم بما أنزل الله، مرجع سابق، ص 72.

(٣) مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه، عبد الوهاب خلاف، ص 16.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

في حال الصوم «: أرأيت لو قضم ضتّ بماء ثم مَجْعُته ، كان يضرك؟». وهذا تعليم بالمقاييس؛ فإنه عليه الصلاة والسلام قاس القبلة على المضمة؛ في أنها لا تضر الصوم <sup>(١)</sup>.

وكان الصحابة رضوان الله عليهم يجتهدون في بعض الأحكام، والنبي ﷺ بين ظهاراً منهم، ولم يعاتبهم، وذلک عندما أمرهم يوم الأحزاب أن يصلوا العصر في بني قريظة، فاجتهد بعضهم وصلاها في الطريق، وقال: «لم يُرِدْ منا التأخير ؛ وإنما أراد سرعة النهوض». فنظروا إلى المعنى، واجتهد آخرون وأخروها إلى بني قريظة فصلوها، ونظروا إلى اللفظ.

والقياس هو أول طريق يلجأ إليه المجتهد لاستنباط الحكم فيما لا نص فيه، وهو أوضح طرق الاستنباط وأقواها.

والقياس يقوم على أركان أربعة:

1- الأصل الذي ورد به الحكم.

2- الفرع الذي يراد قياسه على الأصل.

3- العلة؛ وهي ما بين عليه حكم الأصل، وتحفييف الفرع.

4- الحكم الوارد في الأصل، ثم: إن كان هذا الجامع موجباً للإجماع على الحكم كان قياساً صحيحاً؛ وإلا كان فاسداً <sup>(٢)</sup>.

---

(١) أصول السرخسي، للسرخسي، ج 1، ص 130.

(٢) المستصفى في علم الأصول، أبو حامد الغزالي، ص 403.

## خامساً: الاستحسان:

الاستحسان في اصطلاح الأصوليين القائلين به: هو العدول عن حكم اقتضاه دليل شرعي في واقعة إلى حكم آخر فيها؛ لدليل شرعي اقتضى هذا العدول... وهذا الدليل الشرعي المقتضي للعدول هو سند الاستحسان<sup>(١)</sup>.

والاستحسان عبارة عن ترجيح دليل على آخر يعارضه بمراجحٍ مغبِّرٍ شرعاً، وقد يكون هذا الترجيح بالعدول عن مقتضى قياس ظاهر إلى قياس خفي، أو العدول عن مقتضى نص عام إلى حكم خاص، أو العدول عن حكم كليٌّ إلى حكم استثنائيٌّ.

وقال الإمام مالك: «هو القول بأقوى الدليلين».

وقال الإمام أبو حنيفة: «إنه ترجيح قياس خفي على قياس جلي، أو استثناء مسألة جزئية من أصل كلي؛ لدليل استقر في عقل المجتهد واطمأن إليه<sup>(٢)</sup>».

\* \* \*

(١) الحكم بما أنزل الله، مرجع سابق، ص 79.

(٢) المرجع السابق، ص 80.

### المبحث الثالث

#### خصائص الشرعية الإسلامية

**- أولاً:** الشريعة الإسلامية شريعة ربانية منزلة من عند الله، وكل ما فيها من عند الله؛ إما نصاً أو تفصيلاً، وإما استنباطاً من نص أو قياساً عليه، ووسائل الاستنباط والقياس منصوص عليها في الكتاب والسنة، وأقوال الفقهاء <sup>(١)</sup>.

**- ثانياً:** الشريعة الإسلامية تتحقق الخير والمصلحة للفرد والمجتمع؛ وذلك أنه ما دامت الشريعة الإسلامية من عند الله سبحانه وتعالى الذي أحاط بكل شيء علماً، ويعلم خبايا النفوس وطبعات الخلق في كل زمان ومكان؛ يعلم ماضيهم وحاضرهم ومستقبلهم، ومن ثم فإنها تتحقق السعادة لبني الإنسان إذا ما التزموا بها في حياتهم؛ لأنها انطوت على قواعد تنظيم حياة الإنسان، وتحقق له السعادة والخير؛ حتى قبل أن يوجد في هذه الحياة، فأمرت الآب أن يحسن اختيار الأم، قال ﷺ: «حق الولد على والده أن يحسن موضعه وأن يحسن اسمه وأدبه ». وفي الوقت نفسه جعل للأباء حقوقاً على الأبناء؛ ممثلة في طاعتهم والإحسان إليهم، بقوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا﴾ <sup>(٢)</sup>.

(١) تاريخ الشرائع، الدكتور مختار القاضي، ص 176.

(٢) سورة النساء، الآية: 136.

**– ثالثاً: الشريعة الإسلامية عالمية، صالحة لكل زمان ومكان:**

لم تأت الشريعة الإسلامية مقيدة بمكان يقتصر سلطانها فيه عليه دون سواه من الأمكنة، ولا موقوفة ينتهي العمل بها عند انتهاء؛ فحيثما وجد إنسان على ظهر الأرض في أي زمان من الأزمنة اختصت الشريعة الإسلامية بتنظيم حركته في هذه الحياة وتنظيم شئونه الاجتماعية والعقائدية والتشريعية، وهذه الخاصية مترببة على كونها من عند الله خالق الكون كله <sup>(١)</sup>.

**– رابعاً: أحكام الشريعة الإسلامية مرتبطة بالعقيدة:**

إن المتبع لأحكام الشريعة الإسلامية يجد أن منها ما يتعلق بالنواحي الاقتصادية، وأخرى متعلق بالجوانب الاجتماعية، ومنها ما يتعلق بالجوانب الأخلاقية، ومنها ما يتعلق بالأحكام المنظمة لقواعد التعامل من بيع وشراء وإيجار، ومنها ما يتعلق بالجرائم التي يرتكبها الأفراد، هذه الأحكام المتنوعة نجدها مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالعقيدة؛ فالزكاة مثلاً هي ركن من أركان الإسلام: **﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاءِ فَاعِلُونَ﴾** <sup>(٢)</sup>. إلى غيره من الأحكام مثل الربا نجد آثار العقيدة الإسلامية وضياءها متعلقة بالمعاملات التجارية يرتبط تحريمها بالدين والعقيدة، قال ﷺ: «ومن غش فليس منا».

---

(١) في وجه المؤامرة على تطبيق الشريعة الإسلامية، مصطفى فرغلي الشقيري، ص 66.

(٢) سورة المؤمنون، الآيات: 1-4.

وَحد السرقة عقوبة تتعلق من ناحية بالنظام الأخلاقي، ومن ناحية بالجانب الاقتصادي، وهي مربوطة بالعقيدة: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطُعُوا أَيْدِيهِمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup>. وهكذا اكتسبت أحكام الشريعة قوتها وفاعليةنفذت إلى أعماق الضمير الإنساني.

## - خامساً: الشريعة الإسلامية تربى الضمير:

يعرس الإسلام في قلوب المسلمين الخشية من الله والخوف منه؛ فضلاً عن ارتباط أحكام الشريعة الإسلامية بالعقيدة؛ مما يجعل المسلم يلتزم بما شرعه الله من أحكام وقوانين عن طوعية و اختيار لا عن قسر وإرغام، لأنه يحس أن الالتزام بالقانون الإسلامي ديناً وطاعةً لله، بينما يتفنن الناس في التحايل في سبيل التفلت من الخضوع والانقياد للقوانين الوضعية؛ إحساساً منهم بأن الانقياد لها ليس طاعة والهروب منها ليس معصية<sup>(٢)</sup>.

ولقد بحثت الشريعة الإسلامية في صياغة الضمير البشري وتقديمه على نحو نادر وفريد، وهذا بمحضه في قصة ماعز عليه السلام؛ حينما أنبه ضميره وخوفه من الله حينما وقع في الزنا، فجاء إلى النبي صلوات الله عليه فطلب منه أن يظهره، فأمر به ورجم، وقال: «استغفروا لما عذر بن مالك لقد تاب توبةً لو قسمت بين أمة لوسعتهم».

(١) سورة المائدة، الآية: 38.

(٢) في وجه المؤامرة على تطبيق الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص68.

وفي مجال المعاملات تحد نفس الروح الإسلامية العالية والضمير الحي اليقظ؛ فمما يؤثر أن أبا حنيفة رضي الله عنه بعث بمتاع إلى حفص بن عبد الرحمن شريكه في التجارة، وأعلمه أن في ثوب منه عيّاً للناس فباع حفص المتاع، ونسي أن يبيّن، واستوفى ثمنه كاملاً؛ لثوب غير كامل، وقيل أن الثمن كان بثلاثين ألفاً، أو خمسة وثلاثين ألفاً، فأبى أبو حنيفة إلا أن يبعث لشريكه يكلفه أن يبحث عن المشتري، ولكنه لم يهتد إلى الرجل، فأبى أبو حنيفة إلا فصالاً من شريكه، ورفض أن يضيف ثمن الثوب إلى ماله، وتصدق به <sup>(١)</sup>.

وبهذا الضمير الحي الذي ربانه الإسلام اكتسب التشريع الإسلامي قوة على غيره من القوانين الوضعية التي ليس لها تأثير في نفوس الناس؛ كما كان عليه التشريع السماوي.

وإن ما يحدث في المجتمعات التي انحرفت عن الإسلام وأعرضت عن شريعته من انعدام الأمن والاستقرار وانتشار الجرائم - خير شاهد على صدق الدعوة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية، وصدق الله العظيم إذ يقول: «وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقَنُونَ» <sup>(٢)</sup>.

## - سادساً: الشريعة الإسلامية تقوم على المساواة:

لا تتحقق القوانين الوضعية المساواة بين الناس؛ فتميّز بين رئيس الدولة الأعلى - ملكاً كان أو رئيس جمهورية - وسائر أفراد الأمة؛

---

(١) المرجع السابق، ص 70.

(٢) سورة المائدة، الآية: 50.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

ففي الدساتير، لا يسأل رئيس الدولة عن أي جريمة ارتكبها، وتعفى القوانين الوضعية رؤساء الدول الأجنبية وحاشيتهم من أن يحاكموا على ما يرتكبون من جرائم، وتمارس حكومة جنوب إفريقيا هذا التمييز العرقي بكل وقاحة، وتتبرج وتحكم حفنة من البيض في الجماهير الغفيرة من السود<sup>(١)</sup>.

أما الشريعة الإسلامية فإنها تمتاز عن القوانين الوضعية بمبادرتها المساواة منذ أكثر من أربعة عشر قرناً؛ فالناس جميعاً في ظل الشريعة الإسلامية سواءً في الحقوق وفي الواجبات وفي المسؤوليات؛ لا فرق بين الحاكم والمحكوم: **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾**<sup>(٢)</sup>.

وعن المعرور بن سويد قال: لقيت أبا ذر بالرببة وعليه حلة، وعلى غلامه حلة، فسألته عن ذلك فقال: إني سببت رجلاً فغيرته بأمه؛ قلت له: يا ابن السوداء، فقال لي النبي ﷺ: «يا أبا ذر أعيরته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية».

وخاصم يهودي علياً بن أبي طالب رض أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، فقال له عمر: قم يا أبا الحسن واجلس أمام خصمك، ففعل وفي وجهه التأثير، فلما انتهت الخصومة قال له عمر: أكرهت يا علي أن تجلس أمام خصمك؟ فقال: كلا ولكنني كرهت أنك لم تراع المساواة بينما بقولك أبا الحسن؛ إذ الكنية تشير إلى التعظيم.

---

(١) وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 114.

(٢) سورة الزمر، الآيات: 7، 8.

وتقام الحدود في الشريعة الإسلامية على الناس جميعاً شريفهم ووضيعهم، والقمة في ذلك حديث المخزومية عن عائشة رضي الله عنها أن قريشاً أهتمهم المرأة المخزومية التي سرقت فقالوا: من يكلّم فيها رسول الله ﷺ، ومن يجترئ عليه إلا أسامة حب رسول الله ﷺ، فكلّم رسول الله ﷺ فقال: «أتشفع في حد من حدود الله؟ ثم قام فخطب فقال: يا أيها الناس إنما أهلك من كان قبلكم أهمل كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها»<sup>(١)</sup>.

\* \* \* \*

## المبحث الرابع

### النصوص التي تؤكد يسر الشريعة الإسلامية

- أولاً: النصوص من القرآن الكريم:

قال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ﴾<sup>(١)</sup>.

نعم، لم يكلف الله أحداً فوق طاقته وسعه، وهذا من لطفه تعالى بخلقه، ورأفته بهم، وإحسانه إليهم؛ فهو سبحانه بلطفه وإنعامه علينا لم يكلفنا بما يشق علينا ولا بالأمور المؤلمة، كما كلف من قبلنا بقتل أنفسهم وفرض موضع البول من ثيابهم وجلودهم؛ بل سهل علينا ورفقانا ووضع عنا الإصر والأغلال التي وضعت على من كان قبلنا<sup>(٢)</sup> قال تعالى: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾<sup>(٣)</sup>.

قال السيوطي: «فهذه الآية أصل القاعدة الكبرى التي تقوم عليها تكاليف هذه الشريعة ؛ فهي يسيرة لا عسر فيها سمححة لا تكلف فيها سهلة لا تعقيد فيها ، وهي أصل لقاعدة عظيمة ينبغي عليها فروع كثيرة، وهي:

(١) سورة البقرة، الآية: 286.

(٢) وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية في كل عصر، صالح السدلان، ص 102.

(٣) سورة البقرة، الآية: 185.

«أن المشقة تجلب التيسير»، وهي إحدى القواعد الخمس التي ينبغي عليها الفقه، ونختار من القواعد: قاعدة «الضرورات تبيح المحظورات» وقاعدة: «إذا ضاق الأمر اتسع»<sup>(١)</sup>.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: «**وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ**»: أي ما كلفكم ما لا تطيقون وما ألزمكم بشيء يشق عليكم إلا جعل الله لكم فرجاً ومحاجاً<sup>(٢)</sup>.

فالصلوة التي هي أكبر أركان الإسلام بعد الشهادتين تجحب في الحضر أربعاء، وفي السفر تُقصَّر إلى اثنين، وفي الخوف يصلحها بعض الأئمة ركعة واحدة مستقبلي القبلة وغير مستقبليها، وهذا دليل على يسر الشريعة الإسلامية، وسماحتها.

## ثانياً: من السنة النبوية:

1- ما رواه الإمام أحمد في مسنده عن أبيأسامة رضي الله عنه قال: حرجنا مع رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه في سرية من سراياه، فقال النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: «إني لم أبعث باليهودية ولا بالنصرانية ولكني بعثت بالحنفية السمحاء...» الحديث<sup>(٣)</sup>.

2- وروى البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «ما خير رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه بين أمرتين إلا أخذ أيسرهما ما لم تكن إثما؛ فإن كان إثماً كان أبعد الناس منه، وما انتقم رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه لنفسه في شيء قط، إلا أن تنتهك حرمة الله فينتقم بها الله»<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر: الإكليل في استنباط التنزيل، للسيوطى، ص 14.

(٢) تفسير ابن كثير، 236/3.

(٣) مسنـد الإمامـ أحمدـ، /ـ 266ـ 5ـ.

(٤) صحيح البخاري، 101/7، باب (80) كتاب الأدب.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: «إن دين الإسلام ذو يُسرٍ، وسيي الدين يسراً مبالغة بالنسبة إلى الأديان قبله؛ لأن الله رفع عن هذه الأمة الإصر الذي كان على من قبلهم، ومن أوضح الأمثلة له أن توبتهم كانت بقتل أنفسهم، وتنورة هذه الأمة بالإلقاء والعزم والندم» <sup>(١)</sup>.

\* \* \* \*

---

(١) فتح الباري، بشرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر العسقلاني رحمه الله 39، 93/1، 94.

## المبحث الخامس:

### وجوب الحكم بالشريعة الإسلامية

الإيمان بالله والاعتقاد بوحدانيته يقتضيأن بأن نؤمن بأنه سبحانه خالق السماوات والأرض ومن فيهن؛ فالخلق يختص به وحده، ولا يوجد أحد من دون الله يعرف أسرار الخلق والتدبیر، أو يشاركه في هذا الأمر.

وإذا كان الخلق والتدبیر لله وحده، فإن الأمر والحكم خاصٌ به أيضاً، والعباد خاضعون لأمره مطيعون لحكمه، وهذا مقتضى العبودية، ومضمونها؛ فهي خضوع وانقياد وطاعة لله وامتثال أمره.<sup>(١)</sup>

والقرآن بين حقيقة الألوهية في آيات كثيرة؛ من ذلك قوله تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقوله سبحانه وتعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

هذه الآيات تقرر فكرة رئيسية، وهي أن الخلق والتدبیر بيد الله وحده، ويترب على ذلك أن تكون أمور العباد كلها خاضعة له منقادة لحكمه<sup>(٤)</sup>.

(١) الحكم بما أنزل الله، مرجع سابق، ص 22.

(٢) سورة القصص، الآية: 70.

(٣) سورة الأنبياء، الآية: 22.

(٤) المصدر السابق.

والعبادة لله تعالى هي الانقياد والطاعة، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسَيِّرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

يقول ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: بعث الله في كل أمة؛ أي في كل قرن وطاقة من الناس رسلاً، وكلهم يدعون إلى عبادة الله وينهون عن عبادة ما سواه <sup>(٢)</sup>؛ فالله سبحانه وتعالى يأمر عباده بإخلاص العبادة له، وعدم الخضوع للطاغيت التي يطيعونها من دون الله؛ سواء كانت أصناماً أو رؤساءهم الذين يخضعون لهم ويطيعونهم فيما لم يأذن الله، قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنزَلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزَلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَكَّمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾<sup>(٣)</sup>.

هكذا إنكاراً من الله عز وجل على من يدعى الإيمان بما أنزل الله على رسوله وعلى الأنبياء الأقدمين، وهو مع ذلك يريد أن يتحاكم في فصل الخصومات إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ﷺ؛ فمن يتحاكم إلى غير ما أنزل الله في كتابه وما جاء به الرسول ﷺ فقد حَكَمَ الطاغوت وتحاكم إليه.

(١) سورة النحل، الآية: 36.

(٢) تفسير ابن كثير، 54/12.

(٣) سورة النساء، الآية: 60.

(٤) تفسير ابن كثير، 499/5.

والحكم بخلاف ما أنزل الله هو الجور والظلم والضلال والكفر، والفسوق، وهذا قال تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ﴾ ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

فانظر كيف سحل تعالى على الحاكمين بغير ما أنزل الله الكفر والظلم والفسوق<sup>(٢)</sup>.

ونفى الله تعالى الإيمان عن المسلمين إذا لم يرضخوا للحكم الرسول ﷺ، فقال سبحانه: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾<sup>(٣)</sup>.

\* \* \* \*

(١) سورة المائدة، الآيات: 44-45، 47.

(٢) تحكيم القوانين، سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، ص 15.

(٣) سورة النساء، الآية: 65.

## المبحث السادس:

### أسباب الحكم بغير ما أنزل الله ونتائجها

أولاً: أسباب الحكم بغير ما أنزل الله:

السبب الأول: انعدام الإيمان أو ضعفه:

إن ضعف الإيمان في نفوس كثير من المسلمين هو الأصل الجامع لكل انحراف وقعوا فيه، ولا غرو؛ فإن الإيمان بالله تعالى وما يقتضيه هو نقطة البدء التي ينبغي أن ينطلق منها المسلم؛ بل وتعود عنصراً فعالاً في الاستجابة لأوامر الله تعالى وتطبيق شرعة (١).

أما أن لا يتجاوز الإيمان إلا دعاء، أو لا يتجاوز النطق بكلمة الإيمان، فإذا نظرت في واقع مدعيه لا تجده شيئاً؛ فمثلاً هذا الإيمان لا يحرك ساكناً ولا ينتج أثراً، ولا يشعر صاحبه بحلاوته، وإنما إيمانُ اعتراه فتور أو موت، ويتبع هذا والعياذ بالله المرض القلبي الذي يجعل المريض يعرض عن حكم الله، ويُقبل على حكم البشر الذي ثبت عجزه (٢) : **﴿وَيَقُولُونَ آمَّا بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَأَطْعَنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُونَ﴾** (٣).

(١) أسباب الحكم بغير ما أنزل الله، د. صالح السدلان، ص 7.

(٢) انظر: المرجع السابق، بتصرف يسير، ص 7.

(٣) سورة النور، الآيات: 47، 48.

## السبب الثاني: مداهنة الكفار والركون إليهم:

إن الإسلام يواجه حرباً من أعداء شرسين وحاذفين؛ سواء من الشيوعيين الملحدين والصهيونيين واليهود عليهم لعائن الله؛ كل هؤلاء يعملون بكل طاقتهم لحرب الإسلام والمسلمين، ومن المؤسف أن تنضم إليهم وتعمل لحسابهم فئة تنتسب إلى الإسلام، وتقصد بتلك الفئة الطبقات المتعاقبة من أصحاب القانون الوضعي، وهي الطبقات البديلة من تربوا في أحضان الغرب ودانوا بفکرهم وتمذهوها بمذاهبهم، على آثارهم يهرون، وبمذاهب العلمانية والاشراكية، والشيوعية، والصهيونية، يتمذهبون، يهتفون باسمهم، ويدعون إلى مبادئهم، ويحملون الناس عليها؛ فهؤلاء إلى غير الإسلام أقرب؛ لأنهم يعملون عمل الكفار وما هم ب المسلمين، ولو قالوا ألف مرة بأسنتهم أنهم من المسلمين<sup>(١)</sup>.

قال تعالى: ﴿لَا يَتَّخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلَيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعُلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاءً وَيُحَذَّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ﴾<sup>(٢)</sup>.

إن هذا نهي عن التولي العام لهم والتخاذلهم أعوااناً وأنصاراً وأولئك، والدخول في دينهم.

قال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ رحمه الله في حكم موالاة أهل الشرك: «بسم الله الرحمن الرحيم، اعلم رحمك الله تعالى

(١) يتصرف من أسباب الحكم بغير ما أنزل الله، المرجع السابق، ص 9.

(٢) سورة آل عمران، الآية: 28.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

أن الإنسان إن أظهر للمشركين الموافقة على دينهم ؛ موالة لهم، ومحو فلّ منهم، ومداراة لهم، ومداهنة لدفع شرهم، فإنه كافر مثلهم، وإن كان يكره دينهم، ويغضبهم، ويحب الإسلام والمسلمين، هذا إذا لم يقع منه إلا ذلك، فكيف إن كان في دار منعة واستدعى بهم، ودخل في طاعتهم وأظهر الموافقة على دينهم الباطل وأعانهم عليه بالنصرة ووالاهم، وقطع الموالاة بينه وبين المسلمين، وصار من جنود القباب والشرك وأهلها، بعد ما كان من جنود الإخلاص والتوحيد وأهله؛ فإن هذا لا يشك مسلم أنه كافر من أشد الناس عداوة لله تعالى ورسوله ﷺ<sup>(١)</sup>.

ومن أبرز ملامح موالاة الكفار ما وقع في كثير من أهل البلاد الإسلامية في موالاة الكفار ومداهنتهم:

- تحكيم القوانين الوضعية، وهذا نتيجة لضعف الإيمان أو فقده.

### السبب الثالث: الجهل بأحكام الشريعة الإسلامية:

إن أكثر المسلمين اليوم يتوارثون الإسلام تقليدياً، وجدوا عليه آباءهم وأجدادهم؛ لهذا نشأ الجهل بأحكام الشريعة الإسلامية لدى كثير من أبناء الأمة الإسلامية قيادات وشعوبًا، حتى أصبح كثير منهم لا يعرف من دينه إلا اسمه؛ فلا يعرف أحكامه وعقائده ولا أخلاقه وآدابه؛ مما سهل على أعداء الله أن ينشروا ضلالهم وبيشووا سمو مهم.

---

(١) المرجع السابق، ص 14، 15.

وإليك صوراً من الجهل المنتشر بين أبناء الأمة الإسلامية؛ ففريق استهواه الشياطين من البشر فراح ينادي بعدم صلاحية الشريعة الإسلامية للتطبيق وأنفسهم، هذا الفريق انقسم إلى صنفين:

ـ صنف لم يدرس الشريعة ولم يفهم حكماتها، ولكن لقن على أيدي الخبائث المغرضين بأن الدين تأخر وانحطاط، وتحجر، ورجعية، وأن الوسيلة الوحيدة للتحضر والارتقاء والتقدم هو الانسلاخ من الدين بالكلية.

ـ وصنف لم يدرس الشريعة ولكن درس القوانين الوضعية فقط، وتولى تربية جيل من المسلمين لا يعرف شيئاً عن حقيقة الإسلام ؛ بل يعرف عن ذلك شبهات تحوم في نفسه حول هذا الدين<sup>(١)</sup>.

ـ وفريق تولى إفساد المسلمية وإخراجها باسم الثقافة والحرية والديمقراطية سافرة ومتبرجة ، وجعلها أحجولة الفساد في المجتمعات الإسلامية، ومن ثم تعطيل وهدم كيان المجتمع الإسلامي<sup>(٢)</sup>.

لقد وقع كثير من السذاج والجهلة بل وبعض العلماء في أيامنا هذه في شرٍّ حقيقى، وبرهان ذلك ما نراه بأعيننا في كثير من البلاد العربية والإسلامية؛ إذ يتسلطون على الأضراحة والمشاهد؛ ويقصدون الموتى، ويعتمدون عليهم في جلب النفع ودفع الضرر<sup>(٣)</sup>.

## ـ ثانياً: النتائج السلبية المترتبة على عدم تطبيق شرع الله تعالى:

---

(١) جاهلية القرن العشرين، محمد قطب، ص274.

(٢) واقعنا المعاصر، محمد قطب، 250.

(٣) مصرع الشرك والخرافة، خالد علي الحاج، ص34-35.

### –النتيجة الأولى:

في مجال العقيدة: بسبب البعد عن شرع الله وتطبيقه نصاً وروحاً، كانت الكارثة الأولى التي تسببت بها الأمة؛ فسادُ عقيدتها، وأصابتها ملوثات مادية زرعت الشك والإلحاد في كثير من نفوس أبنائها<sup>(١)</sup>.

### –النتيجة الثانية:

في مجال العبادة: تعرضت العبادات لكثير من الانحرافات، وسوء الفهم لدى الغالبية العظمى من المسلمين؛ منها:-  
الغلو والإفراد في أدائهم، وما أحسن ما وصفهم به ابن عقيل رحمه الله: «ما أعجب أمركم! ما هو متبع، أو رهبانية مبتدعة»<sup>(٢)</sup>.

### –النتيجة الثالثة:

في المجال الاجتماعي: فشلت النظم المستوردة «عينيةً ويساريةً» في تأمين السعادة والطمأنينة والاستقرار للإنسان؛ بل إنها تسببت في شقاء الإنسان وانغماسه، وانعكس ذلك على الأسر؛ فتفككت وضعفـت الروابط الأسرية، وانهدمت الأواصر العائلية، وانعدمت القيم والمكارم، وبدت ظاهرة القلق والاضطراب والاكتئاب على كثير من أفراد المجتمعات التي تنكرت لشرع الله، وترتب على ذلك العيادات النفسية

(١) أسباب الحكم بغير ما أنزل الله، مرجع سابق، ص 57.

(٢) تلبيس إبليس لابن الجوزي، ص 206.

وارتفاع نسبة الانتحار وشرب الخمور، والمسكرات، والإفراط في التدخين، والانغماس في الموبقات والشذوذ الجنسي واقتراف الرذائل، وهذا بسبب سيطرة النظم الوضعية<sup>(١)</sup>.

### - النتيجة الرابعة: في مجال السياسة ونظام الحكم:

إن العدل في الإسلام عدلٌ مطلق يطبق على الكبير والصغير، والشريف، والوضيع والأمير، والسوق، والمسلم، وغير المسلم، والمساواة على إطلاقها؛ فلا قيود ولا استثناءات، وإنما مساواة تامة بين الأفراد، ومساواة تامة بين الأجناس، ومساواة تامة بين الحاكمين والمحكومين، ومساواة تامة في الحقوق والواجبات والمسؤوليات.

والشوري من أهم قواعد الشريعة الإسلامية، وهي لأهل الحال والعقد، والتجربة، والخبرة، وهي الدعامة التي يقوم عليها نظام الحكم في الإسلام، ولكن هذه قد تعطلت بسبب أهواء كثير من الحكام واستبدادهم وقوانينهم الوضعية، ولقد عانت الشعوب الإسلامية من جراء ذلك وكابدت الأمرئين<sup>(٢)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

«وإذا خرج ولاة الأمور عن الحكم بغير ما أنزل الله وقع بأسمهم بينهم، قال ﷺ: «وما حكم قوم بغير ما أنزل الله إلا وقع بأسمهم بينهم».

(١) انظر: أسباب الحكم بغير ما أنزل الله، مرجع سابق، ص58.

(٢) المرجع السابق، ص60.

وهذا من أعظم أسباب تغيير الدول، كما قد جرى مثل هذا مرة بعد مرة في زماننا وغير زماننا، ومن أراد الله سعادته جعله يعتبر بما أصاب غيره؛ فيسلك مسلكَ من أيده الله ونصره، ويتجنب مسلكَ من خذله الله وأهانه؛ فإن الله يقول في كتابه العزيز:

﴿وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَهُ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾<sup>(١)</sup>.

فقد وعد الله من ينصره وهو نصر كتابه ودينه ورسوله؛ لا ينصر من يحكم بغير ما أنزل الله ويتكلم بما لا يعلم<sup>(٢)</sup>.

والخلاصة: أن أدلة الحكم في تلك البلاد التي تتحكم إلى غير ما أنزل الله قد فسدت وتعفنت، وانتشرت روائح الفساد في كل جانب من جوانب الحكم فيها؛ فالحاكم يستولي على الحكم بالقوة المسلحة ويحتفظ بمنصبه بال الحديد والنار، ورجال السياسة الباروزن؛ سواء كانوا في الحكم أو كانوا من المعارضين كلهم من العلمانيين.

### النتيجة الخامسة:

في مجال الاقتصاد: نشأت مشاكل حرب الطبقات والظلم الاجتماعي والاستغلال الحربي والاحتكار والفقر والبطالة، إلى ما لا نهاية له من المشاكل اليومية، ولقد تمثل الشعب بسادته وكباره في سوء أخلاقهم، فعم النفاق وفسدا الربا وضاعت الأخلاق والكرامات، ولم يبق بين هؤلاء من له ذمة أو ضمير أو حلق إلا قليل<sup>(٣)</sup>.

(١) سورة الحج، الآيات: 40، 41.

(٢) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية 35/388.

(٣) المرجع السابق، ص 61.

## المبحث السابع:

### ذكر بعض الشُّبهِ التي ثُثار

### حول تطبيق الشريعة وتفنيدها

منذ بزوغ فجر الإسلام وقوى الشرك والضلال تكيد للإسلام وتضع المخططات، وتدبر المؤامرات وتحيل الشبهات لكسر شوكته ومكافحة دعوته والقضاء عليه، ولكن الإسلام هو الإسلام؛ لم ينكسر له جيش ولم تنكس له راية، ولم ينهزم في معركة طوال تلك الحقبة من الزمن.

وأعداء الإسلام قد جربوا الحرب مع المسلمين وذاقوا المرارات في معاركهم وعادوا يجرون أسمال الهزيمة في كل مواجهة بينهم وبين المسلمين... وفکروا ونظروا أن سر تقدم المسلمين وانتصارهم إنما يكمن وراء دينهم، وأن الإسلام هو مبعث وحدتهم وقوتهم، فأجمعوا أمرهم ودبوا كيدهم لهدم الإسلام، ثم انطلقوا يضعون المخططات ويرسمون الخطط لتشويه الإسلام، ويتهمونه بالباطل ويشوهون حقائقه الناصعة.

وسوف أذكر بعض هذه الاتهامات الباطلة التي يوجهها خصوم الإسلام للإسلام، ثم أتبع كل واحد منها بما يكشف عن زيفها وبطلانها.

**الشبهة الأولى:** قالوا: «أن تطبيق الشريعة الإسلامية يثير

المشاعر السلبية لدى الأقليات غير المسلمة، ويهيج نوازع الأحقاد

الطائفية في نفوسهم، مما يعرض الأمة لخطر الأحقاد الطائفية في نفوسهم؛ مما يعرض الأمة لخطر التدابر والانقسام، وخير للأمة أن تكون في مأمن من هذا الخطر عندما يتلقى أبناؤها على شرعة وضعية لا صلة لها بعقيدة أو دين؛ مما يخالف الناس فيه»<sup>(١)</sup>.

فهم يقولون وهم يتهمون الشريعة الإسلامية بأنها تتجاهل حقوق الأقليات التي لا تنتمي إلى الإسلام، فتحرمهم حقوقهم ولا تسمح لهم بعمارة الحياة الإنسانية في ظل الكرامة الجديدة بالإنسان، ولكن على هؤلاء أن يعلموا علم اليقين أن هذه قمة باطلة تكذبها النصوص ويكتذبها التاريخ المعروف لل المسلمين يوم كانوا يحكمون بلاداً فيها أقليات غير مسلمة؛ بل ويكتذبها أيضاً المنصفون منهم، ولا يتهمون بالتعصب للإسلام.

فأما النصوص، يقول تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ﴾<sup>(٢)</sup>.

في بينما كان رؤساء أكثر الأديان يأمرنون أتباعهم باستعمال أشد الطرق الإيكراهية لحمل الناس على الدخول في دينهم نرى أن الإسلام لا يكره أحداً على الدخول فيه، بل ويدع الناس في ظله أحراجاً في عقائدهم الخاصة<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر: شبهات حول الإسلام، محمد قطب، ص 176.

(٢) سورة البقرة، الآية: 256.

(٣) وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 230.

ويقول سبحانه مخاطبًا رسوله ﷺ: «وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَتْتَ ثُكْرَةً النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ»<sup>(١)</sup>.

ما لرسول الله ﷺ أن يكره أحداً على الإيمان وليس بمستطاع له ذلك، ولا من وظائف الرسالة التي بعث بها أن تكره الناس على الإيمان؛ فالإكراه في الدين الإسلامي منهى عنه؛ لأنه لا ثمرة له، ومن آثار هذه الحرية ما سنته الإسلام من أدب المناقشة الدينية مع أهل الكتاب؛ «اليهود والنصارى»، محاولة أساسها العقل وعمادها الإقناع ولكن بالتي هي أحسن:

«وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَّا بِالَّذِي أَنْزَلْنَا وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ»<sup>(٢)</sup>.

ورغم قطع الولاء بين المسلم وأقاربه من الكفار وانفصام عرى الحبة بينه وبينهم، فإن القرآن أمر بأن يصل الإنسان رحمه، ولو كفروا بدينه الذي اعتنقه: «وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفٌ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنْابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»<sup>(٣)</sup>.

(١) وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 232.

(٢) سورة العنكبوت، الآية: 46.

(٣) سورة لقمان، الآية: 15.

هذا من الناحية الشخصية، أما من الناحية العامة فلم ينهنا الإسلام عن برهن والإحسان إليهم، إذا كفوا أيديهم عنا وأعلنوا الانضواء تحت سلطان المسلمين <sup>(١)</sup> ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبْرُوْهُمْ وَلَا تُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولقد أعطى النبي ﷺ مثلاً أعلى لمعاملة أهل الكتاب وكفل حقوقهم الدينية والإنسانية، وحفظ لهم مواثيقهم وعهودهم، ووف لهم، وأوصى بهم خيراً، ما داموا يعيشون تحت مظلة الحكم الإسلامي، والناظر في تصرفات قادة الفتوحات الإسلامية من أصحاب رسول الله ﷺ وأمرائه وولاته، ومن جاء بعدهم من التابعين وتابعهم، يرى أنهم كانوا أحقر الناس على الرفق والسماحة في تنفيذ العهود والمواثيق، وأحفظ من عرف التاريخ حقوق من يقطنون ديارهم ويدينون بغير دينهم <sup>(٣)</sup>.

ويروي أبو يوسف عن الإمام مكحول الشامي: «أن أبي عبيدة بن أبي الجراح رض صالح أهل الذمة بالشام واشترط عليهم حين دخلوا أن تترك كنائسهم وبيعهم وطلبوها منه أن يجعل لهم يوماً في السنة يخرجون فيه صلبانهم بلا رأيات، وهو يوم عيدهم الأكبر، فأجابهم على ما طلبوها ووفى لهم المسلمون بشرطهم»<sup>(٤)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص 232.

(٢) سورة المحتمنة، الآية: 8.

(٣) المرجع السابق، ص 234.

(٤) الخراج لأبي يوسف، ص 138.

ومن حقوق غير المسلمين، بل ومن آكدها وأقواها:

الحافظة على شروط صلحهم أو معاهداتهم إن كانوا من أهل الصلح والمعاهدة؛ حافظة تحرّم على أي مسلم أن يبخس بشيء مما جاء في تلك العهود والمواثيق؛ فقد روى أبو داود بسنده عن رسول الله ﷺ أنه قال: «ألا من ظلم معاهداً أو انتقصه، أو كلفه فوق طاقته، أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفسه، فأننا حجيجه يوم القيمة»<sup>(١)</sup>.

وروى ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «من قتل معاهداً له ذمة الله، وذمة رسوله، فلا يرح رائحة الجنة، وإن ريحها يوجد من مسيرة سبعين عاماً»<sup>(٢)</sup>.

«وقتل رجل من بني بكر بن وائل رجلاً من أهل الذمة بالحيرة في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فأمر عمر بتسليم الرجل إلى أولياء المقتول فسلم إليهم فقتلوه»<sup>(٣)</sup>.

بهذه المعاملة الطيبة التي عامل بها المسلمون أصحاب الديانات الأخرى من أهل البلاد التي فتحوها جعلت بعض عقلاه المفكرين المسيحيين المنصفين يعترفون بتلك الحقيقة ويشيدون بال المسلمين وبمعاملتهم السمحنة الندية... .

(١) سنن أبي داود 37/3، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب (33)، حديث رقم (3052).

(٢) سنن ابن ماجه، 112/2، حديث رقم 2719.

(٣) وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 243.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

يقول الكونت هندي كاسترو في كتابه «الإسلام خواطر وسوانح»: ولقد درست تاريخ النصارى في بلاد الإسلام فخرجت منه بحقيقة مشتركة وهو أن معاملة المسلمين للنصارى تدل على لطف في المعاشرة وترفع عن الغلطة، وعلى حسن مسايرة ورقة ومحاملة».

وبهذا التشريع المستنبط من عدالة الإسلام وروح الوحدة الإنسانية عامل المسلمون غير المسلمين، ولا يزالون على هذه السنة الحمدية إلى اليوم، وتلك المعاملة تعد أساساً أسلوب دعوة إلى الله تعالى، على الدعاة إلى الله أن لا يغفلوا؛ عليهم أن يقوم بين المسلمين وغير المسلمين ولاء وتناصر وتوادٌ على حساب العقيدة؛ إذ إن الولاء الحق لا يكون إلا لله ودينه ورسوله والمؤمنين.

إن الإسلام حين يبيح للمسلم معاملة من لا يحاربه في دينه بالحسنة ويدعو إلى السماحة في معاملة أهل الكتاب والبر بهم في المجتمع المسلم يقصد من وراء ذلك تأليفهم وترغيبهم في الإسلام لا غير<sup>(٢)</sup>.

### –الشبهة الثانية: ما يتعلّق بأحكام الحدود في الإسلام:

قالوا: العقوبات الإسلامية قاسية لا تسير روح العصر، ولا تتقدم مع ركب المدنية، ثم قالوا: لماذا كان حد المحسن رجماً بالحجارة، أليس ذلك تحقيراً له، ثم إن إقامة الحدود تقتضي إزهاقاً للأرواح وتقطيعاً للأطراف، وبذلك تفقد البشرية كثيراً من

---

(٢) المرجع السابق، ص248-251.

الطاقات وينشر المشوهون والمقطعون، ثم قالوا: إن إقامة الحدود ردة تاريخية ونكسة إنسانية، ولا يليق بإنسان عاقل متمدن يعيش في القرن العشرين الميلادي أن يأخذ بقانون نشأ بين جبال مكة.

قبل أن ندحض هذه الشبهة نوضح الأسباب والدوافع التي جعلتهم يستفيضون بهذه العقوبات:

**- السبب الأول:** الجهل بحكم التشريع الإسلامي في العقوبات.

**- السبب الثاني:** أنهم ينظرون نظرة سطحية عند تقويم خطورة الجرائم التي تطبق بها الحدود؛ فيستقلونها دون أن يرجعوا في ذلك إلى اعتبار الحِكْمَةِ المُشروعِ وتقويمه.

**- السبب الثالث:** أنهم لم يدرسوا نظرة الإسلام للجريمة والعقاب على حقيقتها:

نعم إن في إقامة الحدود مَظْهِرًا من مظاهر القسوة والشدة، وإن لم تشتمل على الشدة والقسوة فأيّ أثر لها في الزجر والردع؛ إن العقوبة في ظاهرها قسوة وشدة وفي حقيقتها رحمة وشفقة؛ إذ لو ترك العضو المريض ونارُ الألم تتوجه وتستشرى لآؤْدَى بحياة المريض؛ بل وسار سلطان الجريمة في أوصال المجتمع؛ فكان من الواجب ومن الحكمة أن يُبْتَرِ عضوًّا فاسدًّا مفسدًّا؛ لإنقاذ بقية المجتمع<sup>(١)</sup>.

---

(١) انظر: وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، المرجع السابق، ص 258.

إن الإسلام يقدر عقوباتٍ رادعة قد تبدو قاسية فَضْلًا مُنْ يأخذها أحدًا سطحياً بلا تمعن ولا تفكير، ولكن لا يطبقها أبداً حتى يضمن أن الفرد الذي ارتكب الجريمة قد ارتكبها دون مبرر ولا شبهة اضطرار.

ف الإسلامي يقر قطع يد السارق، ولكنه لا يقطعها أبداً إذا كانت هناك شبهة بأن السرقة نشأت من جوع، والإسلام يقرر رجم الزانية والزاني، ولكنه لا يرجمهما إلا أن يكونا محسنين، وإلا أن يشهد عليهما أربعة شهود بالرؤيا القاطعة؛ وهذا يعني أن العقوبات لا تنفذ جزاً أو تسلطًا على الناس بلا حساب<sup>(١)</sup>.

وعمر بن الخطاب - من أبرز فقهاء الإسلام - لم ينفذ حد السرقة في عام الرمادة<sup>(٢)</sup>؛ فهذا مبدأ صريح لا يحتمل التأويل؛ وهو أن قيام ظروف وملابسات تدفع الجريمة يمنع تطبيق الحدود؛ عملاً بحديث رسول الله ﷺ: «ادرؤوا الحدود بالشبهات وأقليوا عشرات الكرام إلا في حد من حدود الله».

إن الازدراء والتحقير بالإنسانية أن تقام حدود الله، وليس من الازدراء والتحقير بالإنسانية إذلال الإنسان وتعذيبه بخلع أظافره، وإحراق جسمه، وتسلیط الصدمات الكهربائية على مخه وعصبه، وكيفية بالنار، وقلع شعره، والعبث بكرامته وأذيته، كما يتعرض

(١) شبهات حول الإسلام، محمد قطب، ص 137.

(٢) سمي عام الرمادة لأن الريح كانت تسفي تراباً كالرماد، وكان ذلك سنة 18هـ، وقد أصاب الناس في هذه السنة مجاعة وقحط. انظر: الفاروق عمر بن الخطاب، 215 تأليف محمد رضا.

لذلك المعارضون في الرأي والسياسة في البلاد التي تتشرف بالحرفيات والديمقراطيات والاشراكية، والشيوعية، وتتباهى بقوانينها ونظمها؟!

إن المراد من قتل المحسن رجماً إنما المراد من هذا القتل الزجر والردع عن مقارفة الجريمة الشنعاء، إن قتل المرحوم رجماً يقصد بذلك الشارع زيادةً في الإيلام وتنفيرًا لغيره من مقارفة تلك الجريمة النكرة وعبرةً لمن تسول له نفسه أو يزين الشيطان أن يقع في مثل ما وقع فيه.

و فوق هذا كله: أن الذي فرض العقوبة وقدرها وبين كيف تكون إنما هو العليم الخبير الذي يعلم دروب النفس و خبائها <sup>(١)</sup>.

﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسَدَ مِنَ الْمُصْلَحِ﴾ <sup>(٢)</sup> ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ <sup>(٣)</sup>.

ويقولون أن إقامة الحدود إزهاق للأرواح وقطع للأطراف..  
إلا.

ونقول لهم: إن القتل وقطع الأطراف في الحدود لفتات شريرة تعطل العمل والإنتاج، و يؤدي إلى حفظ مئات الأرواح وآلاف الأطراف سليمة طاهرة عاملة متحدة، مع ملاحظة أن المشوهين والمقطوعين لا يكادون يشاهدون في البلاد التي يقام فيها

(١) وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، مرجع سابق، ص 261.

(٢) سورة البقرة، الآية: 220.

(٣) سورة الملك، الآية: 14.

## تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

شرع الله تعالى؛ وذلك لأن إقامتهم للحدود قد حالت بين الناس والجرائم التي تقام بسببها الحدود، فقللت الجرائم، وبالتالي قل من تقام عليه الحدود، وصدق الله العظيم إذا يقول: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولَئِكَ الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَقَّنَ﴾<sup>(١)</sup>.

\* \* \* \*

## الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلوة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد:

فلله الحمد والمنة، وله الفضل على إقامة هذه النعمة؛ حيث استكملت في هذا البحث المتواضع وتطرق لبعض جوانب تطبيق الشريعة الإسلامية من حيث مصادرها وخصائصها والنصوص التي تؤكّد يُسْرَ الشريعة الإسلامية وسماحتها، وحكم تطبيق الشريعة الإسلامية، وذكرت بعض الشبه حول الشريعة الإسلامية وتنفيذها؛ وإذ بلغ البحث نهايته فإن من المناسب أن أُسِرِّد بعض النتائج التي وصل إليها هذا البحث، وهي على النحو التالي:

- 1- إن الشريعة الإسلامية هي الناسخة لجميع الشرائع.
- 2- إن مصادر هذه الشريعة من عند الواحد الأحد عالم بما يصلح أحوال الناس وما يصلح لهم.
- 3- يجب على المسلمين تحكيم الشريعة الإسلامية؛ سواء كانوا حكامًا أو محكومين.
- 4- إن تعطيل الشريعة الإسلامية سبب لكل شر وفتنة.
- 5- إن عدم تطبيق الشريعة الإسلامية آثارًا سلبية في الحياة السياسية والاجتماعية، والأخلاقية، والاقتصادية.

6- وجود حفنة قدرة تثير الشكوك والفتنة حول تطبيق الشريعة الإسلامية القصد منها تنحية هذه الشريعة من حياة الناس.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين.



## المصادر والمراجع

- 1- القرآن الكريم.
- 2- القاموس المحيط للعلامة محمد يعقوب الفيروز آبادي مؤسسة الرسالة الطبعة الثانية.
- 3- أصول السرخسي، للسرخسي، الجزء الأول.
- 4- الحكم بما أنزل الله، عبد العظيم فودة، دار البحوث العلمية للنشر والتوزيع، الكويت، الطبعة الأولى.
- 5- الإكيليل في استنباط التنزيل، جلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة الثانية.
- 6- أسباب الحكم بغير ما أنزل الله، د/ صالح السدحان، دار المسلم، الطبعة الأولى.
- 7- الخراج لأبي يوسف، طبع دار المعرفة، لبنان.
- 8- تحكيم القوانين الوضعية، محمد بن إبراهيم آل الشيخ، دار الوطن للنشر والتوزيع، الطبعة التاسعة.
- 9- تلبيس إبليس، لابن القيم، طبع دار العربي، لبنان.
- 10- تاج اللغة وصحاح العربية لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، الجزء الثاني، دار الفكر للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى.
- 11- تاريخ الشرائع، د/ مختار القاضي، الطبعة الأولى.
- 12- تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، طبع بالقاهرة، الطبعة الثالثة، (1375هـ).

13- جاهلية القرن العشرين، محمد قطب، طبع دار الشروق

بالقاهرة، لبنان (1402هـ).

14- سنن ابن ماجه، طبع شركة الطباعة العربية السعودية،

طبعة ثالثة، (1404هـ).

15- سنن أبي داود، طبع دار المعرفة، لبنان، الجزء الثالث.

16- شبّهات حول الإسلام، محمد قطب، مكتبة وهبة بالقاهرة

الطبعة السادسة (1964م).

17- صحيح البخاري، الإمام البخاري، الجزء التاسع.

18- الفاروق عمر بن الخطاب، محمد رضا، دار الكتب

العلمية، لبنان، الجزء الأول.

19- في مواجهة المؤامرة على تطبيق الشريعة الإسلامية،

مصطفى فرغلي الشغيري، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات

الإسلامية، برقم: (10512، 1823).

20- مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نصّ فيه، عبد الوهاب

خلاق، الطبعة الأولى.

21- المستصفى من علم الأصول، أبو حامد الغزالى، الطبعة

الأولى.

22- مصرع الشرك والخرافة، خالد علي الحاج، الطبعة

الأولى.

- 23- مجموعة فتاوى ابن تيمية، جمع وترتيب ابن قاسم جـ (35)، طبع ونشر الرئاسة العامة للبحوث السعودية.
- 24- مسند الإمام أحمد بن حنبل، طبع المكتب الإسلامي، لبنان، الطبعة الثانية (1405هـ).
- 25- وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية، مناع خليل القطان، طبع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (1405هـ).
- 26- وجوب تحكيم الشريعة الإسلامية في كل عصر، صالح بن غانم السدلان، دار بلنسية للنشر والتوزيع، السعودية، الطبعة الأولى (1417هـ).

\* \* \* \*

## الفهرس

|    |                                                                |
|----|----------------------------------------------------------------|
| 5  | المقدمة .....                                                  |
| 7  | <u>المبحث الأول</u> تعريف الشريعة الإسلامية .....              |
| 9  | <u>المبحث الثاني</u> مصادر الشريعة .....                       |
| 9  | أولاً: القرآن الكريم: .....                                    |
| 11 | ثانياً: السنة ومكانتها في التشريع: .....                       |
| 12 | ثالثاً: الإجماع: .....                                         |
| 13 | رابعاً: القياس: .....                                          |
| 15 | خامساً: الاستحسان: .....                                       |
| 16 | المبحث الثالث .....                                            |
| 16 | خصائص الشريعة الإسلامية.....                                   |
| 16 | - أولاً:.....                                                  |
| 16 | - ثانياً:.....                                                 |
| 17 | - ثالثاً: الشريعة الإسلامية عالمية، صالحة لكل زمان ومكان:..... |
| 17 | - رابعاً: أحكام الشريعة الإسلامية مرتبطة بالعقيدة:.....        |
| 18 | - خامساً: الشريعة الإسلامية تربى الضمير:.....                  |
| 19 | - سادساً: الشريعة الإسلامية تقوم على المساواة:.....            |
| 22 | المبحث الرابع النصوص التي تؤكد يسر الشريعة الإسلامية .....     |
| 22 | أولاً: النصوص من القرآن الكريم: .....                          |
| 23 | ثانياً: من السنة النبوية: .....                                |
| 25 | المبحث الخامس وجوب الحكم بالشريعة الإسلامية.....               |

# تطبيق الشريعة وأثرها على الأمم

---

|                                                                        |    |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| المبحث السادس أسباب الحكم بغير ما أنزل الله ونتائجها .....             | 28 |
| - أولاً: أسباب الحكم بغير ما أنزل الله:.....                           | 28 |
| - السبب الأول: انعدام إيمان أو ضعفه: .....                             | 28 |
| - السبب الثاني: مداهنة الكفار والرکون إليهم:.....                      | 29 |
| - السبب الثالث: الجهل بأحكام الشريعة الإسلامية: .....                  | 30 |
| - ثانياً: النتائج السلبية المترتبة على عدم تطبيق شرع الله تعالى: ..... | 32 |
| - النتيجة الأولى:.....                                                 | 32 |
| - النتيجة الثانية: .....                                               | 32 |
| - النتيجة الثالثة: .....                                               | 32 |
| - النتيجة الرابعة: في مجال السياسة ونظام الحكم: .....                  | 33 |
| - النتيجة الخامسة: .....                                               | 34 |
| المبحث السابع ذكر بعض الشبهات التي تثار حول تطبيق الشريعة وتفنيدها.    | 35 |
| - الشبهة الأولى:.....                                                  | 36 |
| - الشبهة الثانية: ما يتعلق بأحكام الحدود في الإسلام:.....              | 40 |
| الخاتمة .....                                                          | 45 |
| المصادر والمراجع .....                                                 | 47 |
| الفهرس .....                                                           | 50 |

\* \* \* \*